
 

 1 

AWO Landesverband Bremen, Bremische Evangelische Kirche, Friedrich Ebert Stiftung 

7. Heinrich-Albertz-Symposium - Mittwoch, 21. Januar 2026 

Kulturkirche St. Stephani, Bremen 

Frei, mutig, gelassen – Wie wir stark bleiben in einer gestressten Demokratie 

Vortrag von Bischöfin Kirsten Fehrs, Ratsvorsitzende der EKD 

- Es gilt das gesprochene Wort  -  
Sperrfrist Redebeginn 

 

„In St. Stephani in Bremen, am Sonntag nach der Wahl, sitzt die Gemeinde 

vor mir, und spreche ihn aus, meinen Anspruch. Wissend, wo ich spreche, 

zu dem ich spreche, wissend, wer spricht: ein Mann, der nichts ändern 

konnte.“ (Miserere Nobis S. 15 f.) 

Es ist der 1. Februar 1987, der dritte Sonntag nach Epiphanias mit seinen 

hellen Texten und Pastor Heinrich Albertz predigt genau hier, an diesem 

Ort. Eine Woche nach der Bundestagswahl am 25. Januar 1987, in der 

Helmut Kohl erneut zum Kanzler gewählt wird. Kritisch natürlich schaut er 

auf das „Weiter so“ und verbindet diese Kritik mit der Auslegung der bibli-

schen Geschichte vom sinkenden Petrus, der wie Jesus versucht übers 

Wasser und nicht unterzugehen. Schöne Geschichte übrigens. Auch für 

die heutige Zeit. Worauf vertrauen wir – und wie sind die Ängste unterzu-

gehen, den Boden unter den Füßen zu verlieren, angesichts der täglichen, 

aberwitzigen Szenarien zu bewältigen? Heinrich Albertz jedenfalls hätte 

auch heute am Puls der Zeit gepredigt, dieser politisch wache Christen-

mensch, der mich stets beeindruckt hat. So dass ich ungelogen schon als 

15-jährige seine Worte zum Sonntag gebannt verfolgt, ja aufgesogen 

habe. Ein Mann, der aus meiner Sicht sehr wohl viel ändern konnte. Zu-

mindest hätte ich ohne ihn letztlich nicht Theologie studiert. Insofern:    

Sehr geehrter Herr Kirchenpräsident, lieber Bernd, 

sehr geehrter Herr Vorsitzender, lieber Herr Dr. Lissau, 



 

 2 

sehr geehrte Frau Klapper, liebe Gäste,  

ich fühle mich (mit Dank für die freundliche Einführung) aufrichtig geehrt, 

zum 7. Heinrich-Albertz-Symposion den Vortrag halten zu dürfen, ja mehr 

noch, mit Ihnen ins Gespräch kommen zu können. Denn das ist entschei-

dend in einer gestressten, weil angegriffenen Demokratie: im Gespräch zu 

bleiben. Nicht sich zurückziehen. Nicht schweigen. Sondern reden. Hören. 

Innehalten.  Das also, was auch Heinrich Albertz ausgemacht hat. Und der 

das hatte, was Willy Brandt einmal „eine manchmal unbequeme, oft an-

stoßend hilfreiche Haltung“1 nannte.  Als Pastor, der zu den prominentes-

ten Sprechern der Friedensbewegung zählte, in Mutlangen, auf den Kir-

chentagen, nicht allen in den Kirchenämtern zur Freude. Als Politiker, der 

sich 1948 als jüngster Minister überhaupt an die Seite der Menschen 

stellte, der aus ihrer Heimat fliehen mussten und alles verloren hatten. 

Auch als langjähriger Bundesvorsitzender der AWO mit seinem Credo: 

„Wenn es unter den Schwachen Schwächere gibt, stehen wir auf der Seite 

der Schwächsten". Und dann natürlich als aufrechter Christenmensch, der 

sich freiwillig 1975 in die Hände von Terroristen begab, damit ein anderer 

Mensch freikommt. Nicht zuletzt als Regierender Bürgermeister, der tat-

sächlich die Fähigkeit besaß, einen Irrtum öffentlich einzugestehen, weil 

er 1967 die Studentenbewegung schärfstens verurteilt hatte.  
 

Summa: Heinrich Albertz, ein Mann, der sich ändern und auch damit bei 

anderen viel bewegen konnte. Zumindest nachdenklich machte. Nicht wei-

ter so – aber weiter anders. Für eine liberale Demokratie. Politische Ge-

radlinigkeit.  Mit Gottvertrauen – eben:  frei, mutig gelassen. Wie stark 

bleiben in einer gestressten Demokratie? Dieser Vortragstitel hätte 1987 

aus Gründen auch gepasst – Heinrich Albertz beschreibt es in besagter 

Predigt so: „Liebe Freunde: Wie lange steht jedem, der noch sehen und 

 
1 https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-
100.html.  

https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-100.html


 

 3 

hören, lesen und schreiben kann, nicht schon der Wind entgegen? Was 

ist uns alles weggeblasen worden nach 1945? Wie stolz sind wir damals 

losgefahren. Befreit. Zu neuen Ufern. Zum Frieden. Zu mehr Menschlich-

keit. Und welche Briefe bekomme ich heute jeden Tag von Alten und Jun-

gen. Der Wind steht uns entgegen. Wir werden müde. Wir können das 

Ruder nicht mehr halten. Wir gehen womöglich unter.“ (Miserere Nobis, S. 

19)   Unglaublich aktuell, oder? Wie stark bleiben in einer gestressten De-

mokratie? Ich will mit dem Titel des letzten Buches von Albertz eine erste 

Antwort versuchen. Er schrieb dieses Buch in Bremen kurz vor seinem 

Tod 1993, und es klingt wie sein Lebensmotto: „Wir dürfen nicht schwei-

gen“. Wir dürfen nicht schweigen. In der Tat. Wir müssen reden. 
 

Heute, einen Tag vor seinem 111. Geburtstag, sind also wir gefragt. Was 

bedeutet es, 2026 in Deutschland Demokrat, Christin, Bürgerin und Mit-

mensch zu sein? Wozu dürfen wir nicht schweigen? Was braucht unser 

Wort? Allemal in diesen extrem stressigen Zeiten – mit Machthabern dies-

seits und jenseits des Atlantiks mit überschaubarer Impulskontrolle. Ge-

waltkonflikte in Sub-Sahara Afrika. Hunger. Mehr Kriege weltweit denn je. 

Nicht nachlassende russische Angriffe auf die Ukraine. Der so unlösbar 

eskalierte Konflikt zwischen Israelis und Palästinensern. Die barbarische 

Gewalt gegen Protestierende im Iran. Wie schaffen wir es, inmitten der 

Krisenängste und tektonischen Weltverschiebungen unsere Demokratie 

zu stärken?  Denn das braucht sie jetzt; es geht um viel. Wie bleibt eine 

Demokratie stark und lebendig, wenn sie unter Druck gerät, bedroht wird 

von ihren Gegnern und den Feinden der Freiheit? Wie schützen wir die 

Grundwerte, auf denen sie basiert, ganz zuvorderst die Menschenwürde? 

„Wir dürfen nicht schweigen“ – das erscheint mir aktueller denn je. 
 

Denn wir erleben weltweit einen besorgniserregenden Aufschwung von 

Rechtspopulismus, Nationalismus und autoritären Versuchungen. Das 



 

 4 

betrifft nicht mehr nur autoritär regierte Staaten wie Russland oder China, 

sondern in zunehmendem Maße auch die USA und Europa. Demokrati-

sche Institutionen werden infrage gestellt oder lächerlich gemacht, demo-

kratische Regeln werden relativiert, Minderheiten zu Sündenböcken er-

klärt. Der Ton wird rauer, die Sprache brutaler, gefördert durch die 

Echokammern der so genannten sozialen Medien. Die Bereitschaft zum 

Kompromiss schwindet. Das Prinzip „Me first – Ich zuerst“ verdrängt den 

Gedanken gemeinsamer Verantwortung und destruiert jeglichen Gemein-

schaftssinn.  

Der Drang zum Autoritären und in Verbindung damit ein zunehmend wahr-

nehmbarer Rechtsruck zeigt sich global – und er greift ganz offen die 

Grundlagen der Demokratie an: Menschenwürde, Rechtsstaatlichkeit, die 

Suche nach dem Kompromiss, die Pressefreiheit. Die Demokratie ist 

dadurch verwundet. Und sie gerät in einen Dauerstress, der sie erodieren 

lässt. Gestresst sind dabei auch die Menschen. Die Vielzahl der Krisen – 

geopolitisch, wirtschaftlich, ökologisch, gesellschaftlich – sind hohe Stres-

soren. Und die machen etwas mit uns: Die Atmung wird schneller, die Haut 

dünner, die Ungeduld steigt, Angst und Erschöpfung nehmen zu. Es 

herrscht Tunnelblick statt Horizonterweiterung. Und dann versagt nicht 

selten das Herz – in vielerlei Hinsicht. 

Wie also kann uns das gelingen: Mensch zu sein, Mitmensch mit Herz. 

Wie genauso stark bleiben in einer Zeit, in der die Demokratie verwundet 

und gefährdet ist und unsere Gesellschaft von Krisen durchgeschüttelt 

wird? Was ist uns Kraftquelle, die uns tagsüber energisch gegen Unrecht 

aufstehen, aber auch abends zuversichtlich schlafen gehen lässt? Mich 

beschäftigen diese Fragen zutiefst – auch im Blick auf unsere Kirche. Wir 

müssen nicht zu jedem tagespolitischen Thema etwas sagen. Ich bin im 

Gegenteil davon überzeugt, dass wir Räume bieten müssen, in denen wir 

wieder lernen, innezuhalten, hinzuhören – und verschiedene Meinungen 



 

 5 

auszuhalten. Aber in einem Punkt sind wir ganz klar: Wenn aus christlicher 

Sicht das große Ganze auf dem Spiel steht, wenn der gesellschaftliche 

Frieden und die Menschenwürde bedroht sind, dann haben wir die Pflicht, 

dagegen aufzustehen. Dann gilt jenes Albertz-Wort auch heute: „Wir dür-

fen nicht schweigen“. Als Kirche, als Christinnen und Christen haben wir 

eine Botschaft weiterzusagen: Weil Gott die Welt liebt, dürfen wir sie nicht 

einfach aufgeben. Wir sind aufgerufen zur Nächstenliebe, zur Barmher-

zigkeit und zur Verantwortung füreinander und unsere ganze Mit-Welt oder 

Mit-Schöpfung. Wir müssen davon reden. 
 

In einer öffentlichen Rede just am 7. Oktober des vergangenen Jahres 

stellte Prof. Michel Friedman eine Frage, die mich aufgewühlt hat. Sie hat 

auch mich deshalb erschreckt, weil bei internationalen Besuchen, etwa in 

Brüssel, mehrfach die Rede davon war, dass in Deutschland 2029 die 

nächste Bundestagswahl anstehe und die übernächste 2033… „Können 

Sie mir garantieren“, so Friedman zu den vor ihm sitzenden Parlamentari-

ern, „können Sie mir garantieren, dass ich in 5 bis 10 Jahren noch in einer 

Demokratie lebe? Dass ich hier ohne Angst reden kann und unbehelligt 

aus dem Saal rausgehe? Wie lange noch? (…) Wollen wir demokratisch 

leben, ja oder nein? Dann müssen wir mehr tun als bisher. Tun wir´s nicht, 

soll bitte keiner sagen, er habe nichts gewusst. Denn heute wissen wir als 

Zeugen unserer Zeit alles.“  

Recht hat er. Wir wissen es. Die Demokratie hat viele, hochaggressive 

Gegner. Solche, die sich herausnehmen, bestimmten Mitmenschen die 

Menschenwürde abzusprechen, die das Recht des Stärkeren anstelle ei-

nes regelbasierten Miteinanders durchsetzen wollen – auch mit Gewalt, 

verbal und körperlich. In diesem Jahr stehen in Deutschland fünf Land-

tagswahlen an. Umfragen aus dem Herbst sahen starke Zuwächse für die 

AfD, in Sachsen-Anhalt und Mecklenburg-Vorpommern lag sie mit Ab-

stand an erster Stelle. Es ist sehr bitter, wie viele Menschen bereit sind, 



 

 6 

eine Partei zu wählen, die die Würde bestimmter Menschengruppen längst 

schon für antastbar erklärt hat. Eine Partei, die damit die Grundlagen un-

seres Grundgesetzes infragestellt, insbesondere seinen ersten Artikel. 

Das erschreckt, aber es verpflichtet uns auch. Und dabei geht mir die Be-

obachtung nach, wie viele diesen Rechtspopulismus und Rechtsextremis-

mus inzwischen mit einer gewissen Ratlosigkeit hinnehmen, und erschöpft 

wirken in ihrem Protest. Denn noch sind es nur Umfrageergebnisse. Noch 

ist nichts entschieden. Immer noch besteht die Chance, Menschen zu er-

reichen, zu warnen, zu überzeugen. Wir sehen aktuell in den USA, was 

geschieht, wenn die Demokratie ihren Verächtern in die Hände fällt. Las-

sen wir nicht zu, dass Zuversicht und Hoffnung von Bitterkeit und Resig-

nation geraubt werden!  

Und also: Wie schaffen wir es, im Dauerlärm aus Meinungsmache und 

Abschätzigkeiten nicht taub zu werden? Denn das ist es ja auch, was es 

der Demokratie so schwer macht: Statt Dialog und Verständigung haben 

Social Media wie TikTok, X und Instagram übernommen: schnelle Hiebe, 

harte Urteile, keine Differenzierung. Die Wahrheit verschwimmt, weil Fak-

ten und Meinung über eine Tatsache nicht mehr zu unterscheiden sind. 

Zwischentöne und Stimmen der Vernunft werden vom Radau der Zutexter 

und Angstschürer erstickt. Sachargumente und Besonnenheit gehen im 

Gewühl von Schlagzeilen und dem Kampf um Klickzahlen unter.  

„Wir werden irre ohne Zuversicht“ – so sagte es letztes Jahr ein Politiker 

zu mir. Ich finde, er trifft damit genau den Nerv. Eine Gesellschaft ohne 

Hoffnung verliert ihren inneren Kompass. Was wir brauchen, ist eine ver-

ortete Zuversicht – eine Hoffnung, die nicht naiv ist, sondern tragfähig. 

Etwas, das über das hinausweist, was wir derzeit erleben an Friktionen, 

politischem Irrsinn, Polarisierung. Etwas, das uns Kraft gibt. Widerstands-

kraft. Ich bin überzeugt: Diese Kraft kommt nicht aus uns selbst, sondern 



 

 7 

aus unserem Glauben. Ich kann sie nicht „machen“, sondern sie wächst 

mir zu. Ganz persönlich. 

Eine Zuversicht, ja Widerstandskraft die sich aus tiefer Hoffnung speist, 

die weit mehr ist als Optimismus. Christliche Hoffnung. Sie rechnet mit 

Gott in dieser verwundeten Welt und hofft zugleich über diese Welt hinaus. 

Sie ist keine Flucht, sondern eine Quelle der Standhaftigkeit. Sie macht 

widerständig gegen das Zerstörerische, ohne selbst zerstörerisch zu wer-

den. Sie bietet mit Hoffnungstrotz toxischen Verstörungen die Stirn. Und 

genau deshalb sind wir als Kirche herausgerufen – ekklesia! - , nicht zu 

schweigen, wenn Nächstenliebe, Mitmenschlichkeit und die Würde eines 

jeden Menschen angetastet werden.   

So verstehe ich: Auf Gott horchen und Gott mehr gehorchen als den Men-

schen. Und solcher Glaube ist zugleich eine Art Zweifel gegenüber den 

einfachen Erklärungen. Und er lebt Vertrauen. Gottvertrauen. Zutrauen. 

Das genaue Gegenteil von Misstrauen, von Ausgrenzung und Manipula-

tion, die den Stresspegel unserer Demokratie maximal nach oben treiben. 

Er lebt Vertrauen, dessen Verlust vielerorts in unserer Gesellschaft betrau-

ert wird. Können wir im Vertrauen auf Gott auch wieder mehr Zutrauen, 

Interesse am Anderen finden?  

Denn Vertrauen, bedeutet ja auch: Ich traue mich. Ich traue mich zu hoffen 

– all dieser Verzagtheit zum Trotz. Ich traue mich, nicht zu schweigen. 

Und: Ich traue mich, zuzuhören, dem anderen etwas zuzutrauen – und 

mich zuzumuten. Ich traue mich, den anderen anzuerkennen, auch wenn 

ich seine Meinung nicht teile, Interessen ab- und auszugleichen, zu ver-

handeln, Kompromisse zu finden. Mit dem Ziel, so wenig Verlierer wie 

möglich zu schaffen und so viel Gerechtigkeit wie möglich zu realisieren, 

also Gewinn-Gewinn-Lösungen gemeinsam zu suchen. Unaufgeregt, fak-

tenbasiert, gelassen. Dies alles sind Basistugenden menschlicher 



 

 8 

Kommunikation und Kultur – und alles auch entscheidende Merkmale der 

bisher immer noch besten Staatsform, trotz aller Fehler: die Demokratie.  

Unsere Kirchen in Deutschland – ich wähle bewusst den Plural, weil das 

auch ökumenisch gilt – halten bewusst zur Demokratie. Wir halten eine 

demokratische Staatsform für am ehesten in der Lage, Frieden und Ge-

rechtigkeit zu fördern und die Würde des Menschen zu schützen. Nicht, 

dass die Demokratie keine Fehler und Schwächen hätte, nicht, dass sie 

nicht permanent zu verbessern wäre. Aber die Demokratie ist und bleibt 

eben relativ die beste Form, um so vielen Menschen, wie nur irgend geht, 

ein gutes Leben in Freiheit zu ermöglichen – auch der Freiheit, die von 

Gott geschenkten Gaben zu entfalten. 

Dass die Kirchen das heute so klar formulieren können, ist das Ergebnis 

eines Lernprozesses. Denn Sie wissen, nicht immer waren die Kirchen für 

die Sache der Demokratie begeistert. Sie weisen wahrlich auch eine un-

rühmliche Geschichte als Demokratieverächterin auf; nicht zuletzt in den 

Dreißigerjahren des vergangenen Jahrhunderts hat sie sich der national-

sozialistischen Diktatur – in weiten Teilen – nicht entgegengestellt und in 

ihrem eklatanten Versagen große Schuld auf sich geladen. Und genau 

deshalb auch wohnt der evangelischen Kirche eine institutions- und 

selbstkritische Haltung inne, die verbunden ist mit einer hohen Sensibilität, 

wenn Menschen Macht missbrauchen und andere abwerten, niedertreten, 

mit Hass überziehen. Es gilt, dem Abgrund des Unmenschlichen etwas 

entgegenzuhalten: Gott hat den Menschen Würde verliehen, indem er ihn 

und sie als sein Ebenbild geschaffen hat. Der Mensch, und zwar jeder 

Mensch, ohne jeden Unterschied, ist ein einzigartiges, geliebtes Ge-

schöpf, dessen Würde nicht verhandelbar ist. Und genau dafür mit aller 

Kraft, auch der Kraft der Hoffnung einzustehen, ist Christenpflicht, nichts 

weniger. 



 

 9 

Bereits 1948 hat die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam dies in eindring-

licher Weise ins Gebet genommen. Ich zitiere einige Sätze daraus, weil es 

gültig bleibt und berührend: 

Wir wollen Gott bitten, dass Er uns miteinander lehre: 

Ein echtes Nein und ein echtes Ja zu sprechen; 

ein Nein zu allem, was der Liebe Christi zuwider ist, 

zu jedem System, zu jedem Programm, zu jedem Menschen, 

die einen Menschen behandeln, als wäre er nicht Gottes Geschöpf, 

sondern ein Stück Ware, das man ausnutzen kann; 

ein Nein zu denen, die im Namen der Ordnung das Unrecht zum Recht 

machen, 

zu denen, die die Saat des Krieges säen oder zum Kriege drängen. 

Ein Ja zu allem, was mit der Liebe Christi zusammenstimmt,  

zu allen Menschen, die das Recht aufrichten, 

zu allen, die in der Welt einen echten Frieden schaffen möchten, 

zu allen, die um des Menschen willen hoffen, kämpfen und leiden; 

ein Ja zu allen denen, die – selbst ohne es zu wissen –  

sich ausstrecken nach einem neuen Himmel und einer neuen Erde, 

in welchen Gerechtigkeit wohnt. 
 

Vor allem geerdet, nach einer neuen Erde haben sich auch die Mütter und 

Väter des Grundgesetzes ausgestreckt. Sie haben sich nach der Katastro-

phe der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft, einem an Grauen nicht 

zu überbietenden Holocaust und einem mörderischen Zweiten Weltkrieg 

auf diesen humanitären Wurzelgrund besonnen. Militärisch und moralisch 

zerstört, hat Deutschland Halt gesucht und gefunden in einer neuen Ord-

nung der Mitmenschlichkeit. Aufgestanden aus Zerstörung, Menschenver-

achtung und Amoralität.  

Unantastbar ist die Würde des Menschen! Die das schrieben, wussten 

wahrlich um den Wert dieser Würde. Und waren zutiefst inspiriert von der 



 

 10 

biblischen Tradition. Mit faszinierender Prägnanz haben sie in den Grund-

rechten schlicht und ergreifend die Schutz- und Freiheitsrechte formuliert: 

mit einem Vor-Satz, einem Grund-Satz, der in sechs Worten alles sagt: 

„Die Würde des Menschen ist unantastbar.“  

Und daraus entwickelt: „Die Freiheit der Person ist unverletzlich.“ (Artikel 

2), „Alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich.“ (Artikel 3), „Eine Zensur 

findet nicht statt.“ (Artikel 5), „Politisch Verfolgte genießen Asylrecht.“ (Ar-

tikel 16). Was für wunderbar gültige Sätze, die wir heutzutage gar nicht oft 

genug hören und sagen sollten.  

Unser Grundgesetz ist in vielem verwandt mit den Grundorientierungen 

des christlichen Glaubens. Darum sprechen die Kirchen ein klares Nein 

zu allen rassistischen, antisemitischen oder völkisch-nationalen Positio-

nen. Eine Ideologie der völkischen Überlegenheit ist mit christlicher Hal-

tung nicht vereinbar.  

So klar die Position. Und trotzdem oder genau deswegen werden und 

müssen wir alles tun, um mit Menschen, deren Meinung wir nicht teilen, 

zu reden und uns auseinanderzusetzen. Auf dem Regelwerk des Ge-

sprächs müssen wir bestehen. Auf allen Ebenen der Gesellschaft. Die Ini-

tiative der #VerständigungsOrte hat sich genau dem verschrieben: an al-

len Ecken und Enden. In Kirchen, Dorfgasthöfen, Bundestagsräumen, 

Schulen, Kitas, interreligiösen Foren und Akademien, in Ost und West 

über Gartenzäune kommen Menschen zusammen und jede Menge auf 

den Tisch, worum zu ringen und zu streiten nötig ist: Frieden, Gesundheit, 

Bildung, Perspektive, Zukunft. Und wie das gelingen kann? 

 

Ein konkretes Beispiel: Wir befinden uns konkret an einem Verständi-

gungsort in einem Dorfgemeindehaus. Es ist gefüllt mit schlecht gelaunten 

und angefassten, ca.  60 Dorfbewohnern, es liegt Konflikt in der Luft und 

man sitzt sich grummelnd in Tischgruppen gegenüber. Die Moderatorin 



 

 11 

beginnt mit einer Frage: Wann haben Sie zuletzt eine Meinung geändert, 

von der Sie sehr überzeugt waren? Die Meinung ändern? Man merkt, wie 

die Frage etwas auslöst. Die Moderatorin erklärt, wie´s geht: Jeder redet 

mindestens 4 Minuten, keine unterbricht, und man bezieht sich nicht auf-

einander. Klare Regeln – faszinierendes Ergebnis. Binnen kürzester Zeit 

ändert sich die Atmosphäre. Sie wird ruhiger, nicht so gehetzt. Man hat ja 

immerhin vier Minuten Zeit. Reden Sie mal 4 Minuten am Stück! Und kei-

ner unterbricht Sie! Da kommt vieles auf den Tisch, was länger schon 

schwelte. 

Vorbei die Attitüde des: Das wird man doch mal sagen dürfen! – Ja, darf 

man, alles. Wir sind freie Menschen in einem freien Land. Gott sei Dank 

sind wir das! – Und dann: Zwölf Minuten zuhören, keine leichte Übung. 

Für niemanden ... Faszinierend, zu sehen, wie die geballten Fäuste sich 

öffnen. Nach 1 ½ Stunden erscheinen gar erste Lösungen am Horizont. 

Zwar heiratet man einander nicht gleich - aber zumindest scheiden lassen 

möchte man sich nicht mehr. Es keimt Zuversicht auf, dass sich etwas 

zum Guten verändern lässt. Und dass doch nicht alles soooo schlecht ist. 

Und dass dieses „Da kann man nichts machen“ womöglich gar nicht 

stimmt? 

Für mich ist das Hoffnungskraft. Neu wachsendes Vertrauen. Ich bin über-

zeugt, dass Vertrauen dort lebendig wird, wo wir das Wir anstelle eines 

„Die“ wagen, wo wir einander begegnen, zuhören, miteinander reden, 

streiten, ringen. Das Ziel ist nicht, einer Meinung zu sein, sondern die un-

terschiedlichen Perspektiven nebeneinanderstehen zu lassen, bisweilen 

auch auszuhalten, ohne sie zu diskreditieren – und sie miteinander ins 

Gespräch zu bringen.  

Das ist gar nicht so einfach. Auch innerhalb der EKD nicht. Im November 

haben wir die Friedensdenkschrift vorgestellt. Ein Ergebnis des Miteinan-

der-Ringens und langer kontroverser Diskussionen innerhalb der 



 

 12 

evangelischen Kirche. Die Denkschrift ist ein Kompromiss. Ich persönlich 

empfinde durchaus die Zerrissenheit, die sich in ihr widerspiegelt. Haben 

viele von uns doch höchst überzeugt Heinrich Albertz pazifistische Haltung 

geteilt. In Mutlangen. Bonner Hofgarten. Im Blick auf die politischen Ver-

änderungen offenbart sich heute jedoch ein nicht auflösbares Spannungs-

feld zwischen zwei christlichen Grundhaltungen: dem Gewaltverzicht ei-

nerseits und der Verantwortung andererseits, Opfer völkerrechtswidriger 

Gewalt zu schützen, also der Nächstenliebe. Eine eindeutige Lösung gibt 

es hier nicht. Politisch werden etliche solcher komplexen Abwägungen nö-

tig sein, um das jeweilig kleinere Übel zu orten. Und dabei gilt es auszu-

halten, dass es die eine klare, moralisch unanfechtbare Entscheidung 

nicht gibt. Umso wichtiger bleibt das Gespräch. Und der Zusammenhalt 

darin. Denn es steht viel auf dem Spiel, nicht zuletzt unsere Demokratie 

als Staatsform des aufgeklärten Gesprächs.  

Ich wünsche mir von meiner Kirche und auch von Vereinen, Gemeinschaf-

ten, Freundinnen und Freunden, dass sie dafür ganz bewusst Begeg-

nungsräume öffnet. Räume und Zeiten fürs kontroverse Miteinander. Für 

Menschen, die Meinungen haben und sie nicht mehr ins Gespräch brin-

gen. Denn nicht die Auseinandersetzung, zuvorderst der Rückzug beför-

dert Spaltung. Konflikte brauchen Sprache! Verständigung, auch wenn 

Positionen kilometerweit auseinandergehen. Wollen wir Hass und Hetze 

den Boden entziehen, müssen wir mehr voneinander verstehen, einander 

zuhören und miteinander reden. Wieder und wieder und wieder… nützt ja 

nix. 

Michel Friedman schließt seine Rede vor den Parlamentariern sichtlich 

berührt. „Ich möchte, dass Sie sich mit mir als Mensch identifizieren und 

nicht mit mir als Juden solidarisieren. Ich bin nämlich ein Mensch. Und 

jeder ist jemand. Und ich möchte nie mehr erleben, dass es in meinem 



 

 13 

Land Menschen gibt, die bestimmen, ob ein Mensch ein Mensch ist. Und 

genau das passiert.“ 

Es braucht jetzt ein klares Ja zu Recht und Demokratie, auch weil in ihr 

die Werte, die die christliche Hoffnung teilt, bestimmend sind, und das ist 

zuallererst ein Leben in Freiheit und Verantwortung. Es ist unser Glauben, 

der uns Zuversicht und Widerstandskraft gibt, das ist meine Überzeugung. 

Aus dieser Hoffnungskraft heraus sind wir gefordert, alles uns Mögliche 

zu tun, damit die Saat der Angst und des Hasses, die rechtsextreme, is-

lamistische, terroristische, antisemitische, rassistische Saat all der Men-

schen- und Demokratiefeinde nicht aufgehen wird. Oder, um es in Gedan-

ken an Heinrich Albertz zu sagen: „Wir dürfen nicht schweigen“.  

Ich danke Ihnen. 


