AWO Landesverband Bremen, Bremische Evangelische Kirche, Friedrich Ebert Stiftung
7. Heinrich-Albertz-Symposium - Mittwoch, 21. Januar 2026
Kulturkirche St. Stephani, Bremen
Frei, mutig, gelassen — Wie wir stark bleiben in einer gestressten Demokratie
Vortrag von Bischofin Kirsten Fehrs, Ratsvorsitzende der EKD

- Es gilt das gesprochene Wort -
Sperrfrist Redebeginn

»In St. Stephani in Bremen, am Sonntag nach der Wahl, sitzt die Gemeinde
vor mir, und spreche ihn aus, meinen Anspruch. Wissend, wo ich spreche,
zu dem ich spreche, wissend, wer spricht: ein Mann, der nichts &ndern
konnte.” (Miserere Nobis S. 15 1.)

Es ist der 1. Februar 1987, der dritte Sonntag nach Epiphanias mit seinen
hellen Texten und Pastor Heinrich Albertz predigt genau hier, an diesem
Ort. Eine Woche nach der Bundestagswahl am 25. Januar 1987, in der
Helmut Kohl erneut zum Kanzler gewahlt wird. Kritisch naturlich schaut er
auf das ,Weiter so” und verbindet diese Kritik mit der Auslegung der bibli-
schen Geschichte vom sinkenden Petrus, der wie Jesus versucht Ubers
Wasser und nicht unterzugehen. Schéne Geschichte ubrigens. Auch flr
die heutige Zeit. Worauf vertrauen wir — und wie sind die Angste unterzu-
gehen, den Boden unter den FulRen zu verlieren, angesichts der taglichen,
aberwitzigen Szenarien zu bewaltigen? Heinrich Albertz jedenfalls hatte
auch heute am Puls der Zeit gepredigt, dieser politisch wache Christen-
mensch, der mich stets beeindruckt hat. So dass ich ungelogen schon als
15-jahrige seine Worte zum Sonntag gebannt verfolgt, ja aufgesogen
habe. Ein Mann, der aus meiner Sicht sehr wohl viel andern konnte. Zu-
mindest hatte ich ohne ihn letztlich nicht Theologie studiert. Insofern:
Sehr geehrter Herr Kirchenprasident, lieber Bernd,

sehr geehrter Herr Vorsitzender, lieber Herr Dr. Lissau,




sehr geehrte Frau Klapper, liebe Gaste,

ich fhle mich (mit Dank fur die freundliche Einfuhrung) aufrichtig geehrt,
zum 7. Heinrich-Albertz-Symposion den Vortrag halten zu durfen, ja mehr
noch, mit Ihnen ins Gesprach kommen zu kdnnen. Denn das ist entschei-
dend in einer gestressten, weil angegriffenen Demokratie: im Gesprach zu
bleiben. Nicht sich zurtckziehen. Nicht schweigen. Sondern reden. Horen.
Innehalten. Das also, was auch Heinrich Albertz ausgemacht hat. Und der
das hatte, was Willy Brandt einmal ,eine manchmal unbequeme, oft an-
stoRend hilfreiche Haltung“! nannte. Als Pastor, der zu den prominentes-
ten Sprechern der Friedensbewegung zahlte, in Mutlangen, auf den Kir-
chentagen, nicht allen in den Kirchenamtern zur Freude. Als Politiker, der
sich 1948 als jungster Minister Uberhaupt an die Seite der Menschen
stellte, der aus ihrer Heimat fliehen mussten und alles verloren hatten.
Auch als langjahriger Bundesvorsitzender der AWO mit seinem Credo:
»,Wenn es unter den Schwachen Schwachere gibt, stehen wir auf der Seite
der Schwachsten". Und dann naturlich als aufrechter Christenmensch, der
sich freiwillig 1975 in die Hande von Terroristen begab, damit ein anderer
Mensch freikommt. Nicht zuletzt als Regierender Burgermeister, der tat-
sachlich die Fahigkeit besal3, einen Irrtum Offentlich einzugestehen, weil

er 1967 die Studentenbewegung scharfstens verurteilt hatte.

Summa: Heinrich Albertz, ein Mann, der sich andern und auch damit bei
anderen viel bewegen konnte. Zumindest nachdenklich machte. Nicht wei-
ter so — aber weiter anders. Fur eine liberale Demokratie. Politische Ge-
radlinigkeit. Mit Gottvertrauen — eben: frei, mutig gelassen. Wie stark
bleiben in einer gestressten Demokratie? Dieser Vortragstitel hatte 1987
aus Grunden auch gepasst — Heinrich Albertz beschreibt es in besagter

Predigt so: ,Liebe Freunde: Wie lange steht jedem, der noch sehen und

" https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-
100.html.



https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/heinrich-albertz-vom-konservativen-politiker-zum-kritischen-100.html

héren, lesen und schreiben kann, nicht schon der Wind entgegen? Was
ist uns alles weggeblasen worden nach 19457 Wie stolz sind wir damals
losgefahren. Befreit. Zu neuen Ufern. Zum Frieden. Zu mehr Menschlich-
keit. Und welche Briefe bekomme ich heute jeden Tag von Alten und Jun-
gen. Der Wind steht uns entgegen. Wir werden mide. Wir kbnnen das
Ruder nicht mehr halten. Wir gehen woméglich unter.” (Miserere Nobis, S.
19) Unglaublich aktuell, oder? Wie stark bleiben in einer gestressten De-
mokratie? Ich will mit dem Titel des letzten Buches von Albertz eine erste
Antwort versuchen. Er schrieb dieses Buch in Bremen kurz vor seinem
Tod 1993, und es klingt wie sein Lebensmotto: ,Wir durfen nicht schwei-

gen®. Wir durfen nicht schweigen. In der Tat. Wir missen reden.

Heute, einen Tag vor seinem 111. Geburtstag, sind also wir gefragt. Was
bedeutet es, 2026 in Deutschland Demokrat, Christin, Blrgerin und Mit-
mensch zu sein? Wozu durfen wir nicht schweigen? Was braucht unser
Wort? Allemal in diesen extrem stressigen Zeiten — mit Machthabern dies-
seits und jenseits des Atlantiks mit Uberschaubarer Impulskontrolle. Ge-
waltkonflikte in Sub-Sahara Afrika. Hunger. Mehr Kriege weltweit denn je.
Nicht nachlassende russische Angriffe auf die Ukraine. Der so unlosbar
eskalierte Konflikt zwischen Israelis und Palastinensern. Die barbarische
Gewalt gegen Protestierende im Iran. Wie schaffen wir es, inmitten der
Krisenangste und tektonischen Weltverschiebungen unsere Demokratie
zu starken? Denn das braucht sie jetzt; es geht um viel. Wie bleibt eine
Demokratie stark und lebendig, wenn sie unter Druck gerat, bedroht wird
von ihren Gegnern und den Feinden der Freiheit? Wie schutzen wir die
Grundwerte, auf denen sie basiert, ganz zuvorderst die Menschenwurde?

,2Wir durfen nicht schweigen“ — das erscheint mir aktueller denn je.

Denn wir erleben weltweit einen besorgniserregenden Aufschwung von

Rechtspopulismus, Nationalismus und autoritaren Versuchungen. Das




betrifft nicht mehr nur autoritar regierte Staaten wie Russland oder China,
sondern in zunehmendem Male auch die USA und Europa. Demokrati-
sche Institutionen werden infrage gestellt oder lacherlich gemacht, demo-
kratische Regeln werden relativiert, Minderheiten zu Suindenbdcken er-
klart. Der Ton wird rauer, die Sprache brutaler, gefordert durch die
Echokammern der so genannten sozialen Medien. Die Bereitschaft zum
Kompromiss schwindet. Das Prinzip ,Me first — Ich zuerst” verdrangt den
Gedanken gemeinsamer Verantwortung und destruiert jeglichen Gemein-
schaftssinn.

Der Drang zum Autoritaren und in Verbindung damit ein zunehmend wahr-
nehmbarer Rechtsruck zeigt sich global — und er greift ganz offen die
Grundlagen der Demokratie an: Menschenwirde, Rechtsstaatlichkeit, die
Suche nach dem Kompromiss, die Pressefreiheit. Die Demokratie ist
dadurch verwundet. Und sie gerat in einen Dauerstress, der sie erodieren
lasst. Gestresst sind dabei auch die Menschen. Die Vielzahl der Krisen —
geopolitisch, wirtschaftlich, okologisch, gesellschaftlich — sind hohe Stres-
soren. Und die machen etwas mit uns: Die Atmung wird schneller, die Haut
dinner, die Ungeduld steigt, Angst und Erschopfung nehmen zu. Es
herrscht Tunnelblick statt Horizonterweiterung. Und dann versagt nicht
selten das Herz — in vielerlei Hinsicht.

Wie also kann uns das gelingen: Mensch zu sein, Mitmensch mit Herz.
Wie genauso stark bleiben in einer Zeit, in der die Demokratie verwundet
und gefahrdet ist und unsere Gesellschaft von Krisen durchgeschuttelt
wird? Was ist uns Kraftquelle, die uns tagsuber energisch gegen Unrecht
aufstehen, aber auch abends zuversichtlich schlafen gehen lasst? Mich
beschaftigen diese Fragen zutiefst — auch im Blick auf unsere Kirche. Wir
mussen nicht zu jedem tagespolitischen Thema etwas sagen. Ich bin im
Gegenteil davon Uberzeugt, dass wir Raume bieten mussen, in denen wir

wieder lernen, innezuhalten, hinzuhoren — und verschiedene Meinungen




auszuhalten. Aber in einem Punkt sind wir ganz klar: Wenn aus christlicher
Sicht das grolle Ganze auf dem Spiel steht, wenn der gesellschaftliche
Frieden und die Menschenwurde bedroht sind, dann haben wir die Pflicht,
dagegen aufzustehen. Dann gilt jenes Albertz-Wort auch heute: ,Wir dur-
fen nicht schweigen®. Als Kirche, als Christinnen und Christen haben wir
eine Botschaft weiterzusagen: Weil Gott die Welt liebt, durfen wir sie nicht
einfach aufgeben. Wir sind aufgerufen zur Nachstenliebe, zur Barmher-
zigkeit und zur Verantwortung fureinander und unsere ganze Mit-Welt oder

Mit-Schopfung. Wir missen davon reden.

In einer offentlichen Rede just am 7. Oktober des vergangenen Jahres
stellte Prof. Michel Friedman eine Frage, die mich aufgewuhlt hat. Sie hat
auch mich deshalb erschreckt, weil bei internationalen Besuchen, etwa in
Brussel, mehrfach die Rede davon war, dass in Deutschland 2029 die
nachste Bundestagswahl anstehe und die ubernachste 2033... ,Kénnen
Sie mir garantieren®, so Friedman zu den vor ihm sitzenden Parlamentari-
ern, ,kdnnen Sie mir garantieren, dass ich in 5 bis 10 Jahren noch in einer
Demokratie lebe? Dass ich hier ohne Angst reden kann und unbehelligt
aus dem Saal rausgehe? Wie lange noch? (...) Wollen wir demokratisch
leben, ja oder nein? Dann mussen wir mehr tun als bisher. Tun wir’s nicht,
soll bitte keiner sagen, er habe nichts gewusst. Denn heute wissen wir als
Zeugen unserer Zeit alles.”

Recht hat er. Wir wissen es. Die Demokratie hat viele, hochaggressive
Gegner. Solche, die sich herausnehmen, bestimmten Mitmenschen die
Menschenwirde abzusprechen, die das Recht des Starkeren anstelle ei-
nes regelbasierten Miteinanders durchsetzen wollen — auch mit Gewalt,
verbal und korperlich. In diesem Jahr stehen in Deutschland funf Land-
tagswahlen an. Umfragen aus dem Herbst sahen starke Zuwachse fur die
AfD, in Sachsen-Anhalt und Mecklenburg-Vorpommern lag sie mit Ab-

stand an erster Stelle. Es ist sehr bitter, wie viele Menschen bereit sind,




eine Partei zu wahlen, die die Wurde bestimmter Menschengruppen langst
schon fur antastbar erklart hat. Eine Partei, die damit die Grundlagen un-
seres Grundgesetzes infragestellt, insbesondere seinen ersten Artikel.
Das erschreckt, aber es verpflichtet uns auch. Und dabei geht mir die Be-
obachtung nach, wie viele diesen Rechtspopulismus und Rechtsextremis-
mus inzwischen mit einer gewissen Ratlosigkeit hinnehmen, und erschopft
wirken in ihrem Protest. Denn noch sind es nur Umfrageergebnisse. Noch
ist nichts entschieden. Immer noch besteht die Chance, Menschen zu er-
reichen, zu warnen, zu Uberzeugen. Wir sehen aktuell in den USA, was
geschieht, wenn die Demokratie ihren Verachtern in die Hande fallt. Las-
sen wir nicht zu, dass Zuversicht und Hoffnung von Bitterkeit und Resig-
nation geraubt werden!

Und also: Wie schaffen wir es, im Dauerlarm aus Meinungsmache und
Abschatzigkeiten nicht taub zu werden? Denn das ist es ja auch, was es
der Demokratie so schwer macht: Statt Dialog und Verstandigung haben
Social Media wie TikTok, X und Instagram Ubernommen: schnelle Hiebe,
harte Urteile, keine Differenzierung. Die Wahrheit verschwimmt, weil Fak-
ten und Meinung uber eine Tatsache nicht mehr zu unterscheiden sind.
Zwischentone und Stimmen der Vernunft werden vom Radau der Zutexter
und Angstschurer erstickt. Sachargumente und Besonnenheit gehen im
Gewuhl von Schlagzeilen und dem Kampf um Klickzahlen unter.

,Wir werden irre ohne Zuversicht” — so sagte es letztes Jahr ein Politiker
zu mir. Ich finde, er trifft damit genau den Nerv. Eine Gesellschaft ohne
Hoffnung verliert ihren inneren Kompass. Was wir brauchen, ist eine ver-
ortete Zuversicht — eine Hoffnung, die nicht naiv ist, sondern tragfahig.
Etwas, das uber das hinausweist, was wir derzeit erleben an Friktionen,
politischem Irrsinn, Polarisierung. Etwas, das uns Kraft gibt. Widerstands-

kraft. Ich bin Uberzeugt: Diese Kraft kommt nicht aus uns selbst, sondern




aus unserem Glauben. Ich kann sie nicht ,machen®, sondern sie wachst
mir zu. Ganz personlich.

Eine Zuversicht, ja Widerstandskraft die sich aus tiefer Hoffnung speist,
die weit mehr ist als Optimismus. Christliche Hoffnung. Sie rechnet mit
Gott in dieser verwundeten Welt und hofft zugleich Uber diese Welt hinaus.
Sie ist keine Flucht, sondern eine Quelle der Standhaftigkeit. Sie macht
widerstandig gegen das Zerstorerische, ohne selbst zerstorerisch zu wer-
den. Sie bietet mit Hoffnungstrotz toxischen Verstorungen die Stirn. Und
genau deshalb sind wir als Kirche herausgerufen — ekklesia! - , nicht zu
schweigen, wenn Nachstenliebe, Mitmenschlichkeit und die Wurde eines
jeden Menschen angetastet werden.

So verstehe ich: Auf Gott horchen und Gott mehr gehorchen als den Men-
schen. Und solcher Glaube ist zugleich eine Art Zweifel gegenuber den
einfachen Erklarungen. Und er lebt Vertrauen. Gottvertrauen. Zutrauen.
Das genaue Gegenteil von Misstrauen, von Ausgrenzung und Manipula-
tion, die den Stresspegel unserer Demokratie maximal nach oben treiben.
Er lebt Vertrauen, dessen Verlust vielerorts in unserer Gesellschaft betrau-
ert wird. Konnen wir im Vertrauen auf Gott auch wieder mehr Zutrauen,
Interesse am Anderen finden?

Denn Vertrauen, bedeutet ja auch: Ich traue mich. Ich traue mich zu hoffen
— all dieser Verzagtheit zum Trotz. Ich traue mich, nicht zu schweigen.
Und: Ich traue mich, zuzuhoren, dem anderen etwas zuzutrauen — und
mich zuzumuten. Ich traue mich, den anderen anzuerkennen, auch wenn
ich seine Meinung nicht teile, Interessen ab- und auszugleichen, zu ver-
handeln, Kompromisse zu finden. Mit dem Ziel, so wenig Verlierer wie
moglich zu schaffen und so viel Gerechtigkeit wie moglich zu realisieren,
also Gewinn-Gewinn-LOsungen gemeinsam zu suchen. Unaufgeregt, fak-

tenbasiert, gelassen. Dies alles sind Basistugenden menschlicher




Kommunikation und Kultur — und alles auch entscheidende Merkmale der
bisher immer noch besten Staatsform, trotz aller Fehler: die Demokratie.
Unsere Kirchen in Deutschland — ich wahle bewusst den Plural, weil das
auch okumenisch gilt — halten bewusst zur Demokratie. Wir halten eine
demokratische Staatsform fur am ehesten in der Lage, Frieden und Ge-
rechtigkeit zu fordern und die Wurde des Menschen zu schutzen. Nicht,
dass die Demokratie keine Fehler und Schwachen hatte, nicht, dass sie
nicht permanent zu verbessern ware. Aber die Demokratie ist und bleibt
eben relativ die beste Form, um so vielen Menschen, wie nur irgend geht,
ein gutes Leben in Freiheit zu ermodglichen — auch der Freiheit, die von
Gott geschenkten Gaben zu entfalten.

Dass die Kirchen das heute so klar formulieren konnen, ist das Ergebnis
eines Lernprozesses. Denn Sie wissen, nicht immer waren die Kirchen fur
die Sache der Demokratie begeistert. Sie weisen wahrlich auch eine un-
ruhmliche Geschichte als Demokratieverachterin auf; nicht zuletzt in den
DreiRigerjahren des vergangenen Jahrhunderts hat sie sich der national-
sozialistischen Diktatur — in weiten Teilen — nicht entgegengestellt und in
ihrem eklatanten Versagen grofe Schuld auf sich geladen. Und genau
deshalb auch wohnt der evangelischen Kirche eine institutions- und
selbstkritische Haltung inne, die verbunden ist mit einer hohen Sensibilitat,
wenn Menschen Macht missbrauchen und andere abwerten, niedertreten,
mit Hass Uberziehen. Es gilt, dem Abgrund des Unmenschlichen etwas
entgegenzuhalten: Gott hat den Menschen Wirde verliehen, indem er ihn
und sie als sein Ebenbild geschaffen hat. Der Mensch, und zwar jeder
Mensch, ohne jeden Unterschied, ist ein einzigartiges, geliebtes Ge-
schopf, dessen Wurde nicht verhandelbar ist. Und genau dafur mit aller
Kraft, auch der Kraft der Hoffnung einzustehen, ist Christenpflicht, nichts

weniger.




Bereits 1948 hat die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam dies in eindring-
licher Weise ins Gebet genommen. Ich zitiere einige Satze daraus, weil es
gultig bleibt und berthrend:

Wir wollen Gott bitten, dass Er uns miteinander lehre:

Ein echtes Nein und ein echtes Ja zu sprechen;

ein Nein zu allem, was der Liebe Christi zuwider ist,

zu jedem System, zu jedem Programm, zu jedem Menschen,

die einen Menschen behandeln, als wére er nicht Gottes Geschdpf,
sondern ein Stiick Ware, das man ausnutzen kann;

ein Nein zu denen, die im Namen der Ordnung das Unrecht zum Recht
machen,

zu denen, die die Saat des Krieges séen oder zum Kriege drdngen.

Ein Ja zu allem, was mit der Liebe Christi zusammenstimmit,

zu allen Menschen, die das Recht aufrichten,

zu allen, die in der Welt einen echten Frieden schaffen méchten,

zu allen, die um des Menschen willen hoffen, kdmpfen und leiden;

ein Ja zu allen denen, die — selbst ohne es zu wissen —

sich ausstrecken nach einem neuen Himmel und einer neuen Erde,

in welchen Gerechtigkeit wohnt.

Vor allem geerdet, nach einer neuen Erde haben sich auch die Mutter und
Vater des Grundgesetzes ausgestreckt. Sie haben sich nach der Katastro-
phe der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft, einem an Grauen nicht
zu Uberbietenden Holocaust und einem morderischen Zweiten Weltkrieg
auf diesen humanitaren Wurzelgrund besonnen. Militarisch und moralisch
zerstort, hat Deutschland Halt gesucht und gefunden in einer neuen Ord-
nung der Mitmenschlichkeit. Aufgestanden aus Zerstérung, Menschenver-
achtung und Amoralitat.

Unantastbar ist die Wurde des Menschen! Die das schrieben, wussten

wahrlich um den Wert dieser Wurde. Und waren zutiefst inspiriert von der




biblischen Tradition. Mit faszinierender Pragnanz haben sie in den Grund-
rechten schlicht und ergreifend die Schutz- und Freiheitsrechte formuliert:
mit einem Vor-Satz, einem Grund-Satz, der in sechs Worten alles sagt:
,Die Wurde des Menschen ist unantastbar.”

Und daraus entwickelt: ,Die Freiheit der Person ist unverletzlich.” (Artikel
2), ,Alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich.” (Artikel 3), ,Eine Zensur
findet nicht statt.“ (Artikel 5), ,Politisch Verfolgte geniel3en Asylrecht.” (Ar-
tikel 16). Was fur wunderbar gultige Satze, die wir heutzutage gar nicht oft
genug horen und sagen sollten.

Unser Grundgesetz ist in vielem verwandt mit den Grundorientierungen
des christlichen Glaubens. Darum sprechen die Kirchen ein klares Nein
zu allen rassistischen, antisemitischen oder volkisch-nationalen Positio-
nen. Eine Ideologie der volkischen Uberlegenheit ist mit christlicher Hal-
tung nicht vereinbar.

So klar die Position. Und trotzdem oder genau deswegen werden und
mussen wir alles tun, um mit Menschen, deren Meinung wir nicht teilen,
zu reden und uns auseinanderzusetzen. Auf dem Regelwerk des Ge-
sprachs mussen wir bestehen. Auf allen Ebenen der Gesellschaft. Die Ini-
tiative der #VerstandigungsOrte hat sich genau dem verschrieben: an al-
len Ecken und Enden. In Kirchen, Dorfgasthdofen, Bundestagsraumen,
Schulen, Kitas, interreligiosen Foren und Akademien, in Ost und West
uber Gartenzaune kommen Menschen zusammen und jede Menge auf
den Tisch, worum zu ringen und zu streiten naétig ist: Frieden, Gesundheit,

Bildung, Perspektive, Zukunft. Und wie das gelingen kann?

Ein konkretes Beispiel: Wir befinden uns konkret an einem Verstandi-
gungsort in einem Dorfgemeindehaus. Es ist gefullt mit schlecht gelaunten
und angefassten, ca. 60 Dorfbewohnern, es liegt Konflikt in der Luft und

man sitzt sich grummelnd in Tischgruppen gegenuber. Die Moderatorin

10




beginnt mit einer Frage: Wann haben Sie zuletzt eine Meinung geandert,
von der Sie sehr Uberzeugt waren? Die Meinung andern? Man merkt, wie
die Frage etwas auslost. Die Moderatorin erklart, wie’s geht: Jeder redet
mindestens 4 Minuten, keine unterbricht, und man bezieht sich nicht auf-
einander. Klare Regeln — faszinierendes Ergebnis. Binnen kurzester Zeit
andert sich die Atmosphare. Sie wird ruhiger, nicht so gehetzt. Man hat ja
immerhin vier Minuten Zeit. Reden Sie mal 4 Minuten am Stuck! Und kei-
ner unterbricht Sie!l Da kommt vieles auf den Tisch, was langer schon
schwelte.

Vorbei die Attitide des: Das wird man doch mal sagen durfen! — Ja, darf
man, alles. Wir sind freie Menschen in einem freien Land. Gott sei Dank
sind wir das! — Und dann: Zwolf Minuten zuhoren, keine leichte Ubung.
FUr niemanden ... Faszinierend, zu sehen, wie die geballten Fauste sich
offnen. Nach 1 %2 Stunden erscheinen gar erste Losungen am Horizont.
Zwar heiratet man einander nicht gleich - aber zumindest scheiden lassen
mochte man sich nicht mehr. Es keimt Zuversicht auf, dass sich etwas
zum Guten verandern lasst. Und dass doch nicht alles soooo schlecht ist.
Und dass dieses ,Da kann man nichts machen® womaoglich gar nicht
stimmt?

FUr mich ist das Hoffnungskraft. Neu wachsendes Vertrauen. Ich bin Uber-
zeugt, dass Vertrauen dort lebendig wird, wo wir das Wir anstelle eines
,Die“ wagen, wo wir einander begegnen, zuhdren, miteinander reden,
streiten, ringen. Das Ziel ist nicht, einer Meinung zu sein, sondern die un-
terschiedlichen Perspektiven nebeneinanderstehen zu lassen, bisweilen
auch auszuhalten, ohne sie zu diskreditieren — und sie miteinander ins
Gesprach zu bringen.

Das ist gar nicht so einfach. Auch innerhalb der EKD nicht. Im November
haben wir die Friedensdenkschrift vorgestellt. Ein Ergebnis des Miteinan-

der-Ringens und langer kontroverser Diskussionen innerhalb der

11




evangelischen Kirche. Die Denkschrift ist ein Kompromiss. Ich personlich
empfinde durchaus die Zerrissenheit, die sich in ihr widerspiegelt. Haben
viele von uns doch hochst Uberzeugt Heinrich Albertz pazifistische Haltung
geteilt. In Mutlangen. Bonner Hofgarten. Im Blick auf die politischen Ver-
anderungen offenbart sich heute jedoch ein nicht auflosbares Spannungs-
feld zwischen zwei christlichen Grundhaltungen: dem Gewaltverzicht ei-
nerseits und der Verantwortung andererseits, Opfer volkerrechtswidriger
Gewalt zu schutzen, also der Nachstenliebe. Eine eindeutige Losung gibt
es hier nicht. Politisch werden etliche solcher komplexen Abwagungen no-
tig sein, um das jeweilig kleinere Ubel zu orten. Und dabei gilt es auszu-
halten, dass es die eine klare, moralisch unanfechtbare Entscheidung
nicht gibt. Umso wichtiger bleibt das Gesprach. Und der Zusammenhalt
darin. Denn es steht viel auf dem Spiel, nicht zuletzt unsere Demokratie
als Staatsform des aufgeklarten Gesprachs.

Ich winsche mir von meiner Kirche und auch von Vereinen, Gemeinschaf-
ten, Freundinnen und Freunden, dass sie dafur ganz bewusst Begeg-
nungsraume offnet. Raume und Zeiten flrs kontroverse Miteinander. Flr
Menschen, die Meinungen haben und sie nicht mehr ins Gesprach brin-
gen. Denn nicht die Auseinandersetzung, zuvorderst der Ruckzug befor-
dert Spaltung. Konflikte brauchen Sprache! Verstandigung, auch wenn
Positionen kilometerweit auseinandergehen. Wollen wir Hass und Hetze
den Boden entziehen, mussen wir mehr voneinander verstehen, einander
zuhoren und miteinander reden. Wieder und wieder und wieder... nutzt ja
nix.

Michel Friedman schlieRt seine Rede vor den Parlamentariern sichtlich
berthrt. ,Ich mochte, dass Sie sich mit mir als Mensch identifizieren und
nicht mit mir als Juden solidarisieren. Ich bin namlich ein Mensch. Und

jeder ist jemand. Und ich mochte nie mehr erleben, dass es in meinem

12




Land Menschen gibt, die bestimmen, ob ein Mensch ein Mensch ist. Und
genau das passiert.”

Es braucht jetzt ein klares Ja zu Recht und Demokratie, auch weil in ihr
die Werte, die die christliche Hoffnung teilt, bestimmend sind, und das ist
zuallererst ein Leben in Freiheit und Verantwortung. Es ist unser Glauben,
der uns Zuversicht und Widerstandskraft gibt, das ist meine Uberzeugung.
Aus dieser Hoffnungskraft heraus sind wir gefordert, alles uns Maogliche
zu tun, damit die Saat der Angst und des Hasses, die rechtsextreme, is-
lamistische, terroristische, antisemitische, rassistische Saat all der Men-
schen- und Demokratiefeinde nicht aufgehen wird. Oder, um es in Gedan-
ken an Heinrich Albertz zu sagen: ,Wir durfen nicht schweigen®.

Ich danke lhnen.

13




